
ARTERI36 ARTERI37

In the spring of 2006 the paths of three 
individuals crossed, and in spite of their 
disparate backgrounds and ages they found 
a common bond in art, and decided to form 
a new art movement called Idiosynchronism 
that was to be based on the terrible beauty 
of existence- subjectivity, futility and 
meaninglessness.  They wrote:
“Our premise is that nothing can be objective- 
all experience is subjective based on emotion, 
passion and the self, there is no ultimate truth 
or reality other than our own transitory feelings 
and illusions.
We aim to take art away from the illusion of 
objectivity and rationality, and place it firmly 
where it belongs into a subjective environment- 
we aim to use imagery, themes and styles that 
are currently taboo in art -passion, melodrama, 
kitsch, emotion, cliché- we seek to produce 
work that some contemporary art galleries 
would not have the courage to hang because 
it sits outside the current artistic ethos, and 
that some buyers would not want because 
it does not flatter their ego, make them look 
sophisticated enough, or match the colour of 
their living room sofa.
We acknowledge the existence of our 
prejudices and social conditioning and the 
lies we perpetrate on a daily basis in our 
so called egalitarian societies, which are in 
fact structured to make us feel collectively 
inadequate and therefore easily manipulated.”
However, the futility and terrible beauty 

that they speak of is not the nihilist attitude 
commonly taken in the west, but one which 
has its roots in Zen which says that we have 
to see and accept the world as it is in order 
to truly engage with it. There is no isolated ‘I’ 
against the cruel world, no us against a system 
which is forever plotting against us, for we are 
the system, we are ultimately the perpetrators 
of our own misery.

Underlying this is the strong belief that Art’s 
true function is not to please or decorate (that 
is the role of other lesser disciplines such as 
craft or design) but to challenge and question, 
and to be as Simon Schama wrote, the thug 
lying in wait to deliver painful truths to its 
audience.

Since its inception in Cyprus, the Movement 
has now spread world wide and has attracted 
many established artists and art theorists 
who see that the time is ripe for art to take a 
new direction. Here are some comments from 
people who have joined the movement:

Jarik Jongman, a Dutch based artist who 
worked with Anselm Kiefer, writes:
“We are living in a world of turmoil and crisis 
that is rapidly taking unprecedented form.
The financial crisis is now manifesting itself 
on a global level. Whether we are witnessing 
the disintegration of the capitalist system as 
Marx foresaw it is not certain but we might 
be justified in fearing that his prediction of a 
general pauperization of the masses will occur. 
Even if western civilization would escape 
relatively unscathed, it is almost certain that 
things will never go back to how they were 
before.
With pressures rising to yet unforeseeable 
levels it is legitimate to wonder whether these 

Nic Costa

Idiosynchronism – 

An Art Movement for the 21st Century

From a certain point onward there is no longer 
any turning back. This point can  be reached  

(Franz Kafka)
opposite: Mirela Moscu-Romania, above: Noli me Tangere Masha 
Yozefpolsky-Russia/Israel, right: Help Kirstin Wagner-Germany

2006’nın baharında 3 kişinin 
yolları bir yerde kesişti ve çok farklı 
geçmişlerine ve yaşlarına rağmen 
sanatta ortak bir bağ bulma adına 
varoluşun (bireysellik, yararsızlık 
ve anlamsızlık) korkunç güzelliğine 
dayalı “Kendineözgülük” adında bir 
sanat hareketi oluşturmaya karar 
verdiler. Şunu yazdılar:
“Çıkış noktamız  hiçbir şeyin nesnel 
olamayacağı gerçeğidir - bütün 
deneyimler duygulara, tutkulara 
ve bireye dayanır ve özneldir.  
Kendi geçici duygularımız ve 
hayallerimizden başka kesin bir 
doğru veya gerçeklik yoktur. 
Sanatı  nesnellik ve akılcılık 
yanılsamalarından uzaklaştırmayı  
ve  onu ait olduğu yere yani 
nesnel çevreye sıkıca yerleştirmeyi 
amaçlamaktayız. Sanatta tabu olan 
–tutku, melodrama, kiç, duygu, 
klişe- imgeler, konular ve stiller 
kullanmayı amaçlıyoruz. Güncel 
sanatsal özelliğine aykırı olduğu 
için bazı çağdaş sanat galerilerinin 
bunları asmayı cesaret edemeyeceği, 
ve bazı alıcıların egolarını 
pohpohlamayacağı, onların yeterince 
sofistike görümlerini sağlamayacağı, 
veya oturma odasındaki sofanın 
rengine uymayacağı için istemeyeceği 
ürünler üretmeyi amaçlamaktayız.  
Bize kolektif olarak yetersiz ve 
dolayısıyla kolayca yönlendir-
ilebilir olduğumuzu hissettirmek 
için yapılandırılmış sözde eşitlikçi 
toplumlar içinde günlük olarak 
söylediğimiz yalanların, sosyal 
şartlanmaların ve önyargılarımızın 
varlığını teyit ediyoruz.

Fakat bahsettikleri yararsızlık ve 
korkunç güzellik batıda genel olarak 
gösterilen nihilist tavır değildir, bu 
kökleri dünya ile gerçekten meşgul 
olmak için onu olduğu gibi görüp 
kabul etmek gerektiğini söyleyen 
Zen’e dayanan bir tavırdır. Acımasız 
dünyaya karşı izole edilmiş “ben” 
yok, bize sürekli olarak entrikalar 
hazırlayan sisteme karşı “biz” de 
yok, çünkü bizler sistemiz, kendi 
sefaletimizin nihai oluşturucularıyız.

Bunun altında yatan güçlü inanış, 
Sanatın gerçek fonksiyonun 
memnun etmek veya dekore etmek 
(bu zanaat ve tasarım gibi daha 
küçük disiplinlerin rolüdür) olmadığı 
fakat meydan okumak,sorgulamak 
ve Simon Schama’nın yazdığı gibi 
seyircilerine acı verici gerçekleri 
aktarmak için beklemede olan bir 
eşkiya olmak olduğudur.

Kıbrıs’ta başlangıcından bu yana, 
bu Hareket dünya çapında yayılmış 
ve sanata yeni bir yön vermek için 
en uygun zaman olduğunu gören 
kendini kanıtlamış sanatçıların 
ve sanat kuramcılarının ilgisini 
çekmiştir. Bu harekete katılan 
insanların bazı yorumları şöyledir:

Anselm Keiffer’le çalışmış olan ve 
Hollanda’da çalışmalarını yürüten 
sanatçı Jarik Jongman şöyle yazar:  
“Hızlı bir şekilde benzersiz bir biçim 
alan bir karmaşanın ve krizlerin 
olduğu bir dünyada yaşıyoruz. 
Finansal kriz kendini global düzeyde 
de açıkça gösteriyor.  Marx’ın 
öngördüğü gibi kapitalist sistemin 
çöküşüne tanıklık edip etmediğimiz 
kesin değil fakat onun kitle-
lerin genel olarak fakirleşmesinin 
meydana geleceği tahmininin 
gerçekleşmesinden korkmayı haklı 
kılabiliriz. Batı uygarlığı bundan 
göreceli olarak yara almadan kur-
tulsa bile kesin olan şey artık hiçbir 
şeyin eskisi gibi olamayacağıdır.
Baskıların tahmin edilmez 
düzeylere yükselmesiyle bu 
süreçlerin insanoğlunun şiddete 
olan doğal eğilimini serbest bırakıp 

Την άνοιξη του 2006 διασταυρώθηκαν 
οι δρόμοι τριών ανθρώπων με ανόμοιο 
παρελθόν και διαφορετικές ηλικίες. 
Με κοινό, όμως, χαρακτηριστικό την 
τέχνη αποφάσισαν να δημιουργήσουν 
ένα καλλιτεχνικό κίνημα 
αποκαλούμενο “Ιδιοσυγχρονισμός”, 
βασισμένο στην φοβερή ομορφιά της 
υποκειμενικότητας, της ματαιότητας 
και της ασημαντότητας της ύπαρξης. 
Γράφουν, λοιπόν, τα εξής: “Πεποίθησή 
μας είναι ότι τίποτα δεν μπορεί να 
είναι αντικειμενικό, τα βιώματά μας 
είναι υποκειμενικά και βασίζονται 
σε αισθήματα όπως τη συγκίνηση, 
το πάθος και την αίσθηση του εγώ, 
δεν υπάρχει απόλυτη αλήθεια 
ή πραγματικότητα εκτός από τα 
παροδικά συναισθήματα και τις 
παραισθήσεις μας. 
Στοχεύουμε στο να μεταφέρουμε 
την τέχνη μακρυά από την 
παραίσθηση της αντικειμενικότητας 
και του ορθολογισμού και να την 
τοποθετήσουμε στέρεα εκεί όπου 
ανήκει, σε ένα υποκειμενικό 
περιβάλλον - στοχεύουμε στο να 
χρησιμοποιήσουμε εικόνες, θέματα 
και στυλ που αυτήν την εποχή 
αποτελούν ταμπού στην τέχνη - 
πάθος, μελόδραμα, κιτς, συναίσθημα, 
κλισέ - επιδιώκουμε να παράγουμε 
έργα που κάποιες γκαλερί σύγχρονης 
τέχνης δεν θα είχαν το θάρρος να 
παρουσιάσουν επειδή ξεφεύγουν από 
το τρέχον καλλιτεχνικό ήθος και που 
κάποιοι πελάτες δεν θα αγόραζαν 
επειδή τα έργα αυτά δεν κολακεύουν 
το εγώ τους, δεν τους κάνουν να 
φαίνονται αρκετά εκλεπτυσμένους 
ή δεν ταιριάζουν με το χρώμα του 
καναπέ στο καθιστικό τους. 
Αναγνωρίζουμε την ύπαρξη των 
προκαταλήψεών μας και της θέσης 
μας στην κοινωνία, του ψεύδους που 
συντελείται σε καθημερινή βάση στις 
κοινωνίες που δήθεν υπερασπίζονται 
την ισονομία και την ισοπολιτεία, 
ενώ στην πραγματικότητα είναι 
διαρθρωμένες με τρόπο ώστε να μας 
κάνουν να νοιώθουμε ανεπαρκείς κι 
επομένως να μας χειραγωγούν πιο 
εύκολα.”
Ωστόσο, οι έννοιες της ματαιότητας 

και της τρομερής ομορφιάς τις οποίες 
πραγματεύονται δεν συμπίπτουν 
με την στάση των νιχιλιστών που 
κυριαρχεί συνήθως στον δυτικό 
κόσμο, αλλά παραπέμπουν σε μια 
φιλοσοφία που έχει τις ρίζες της στο 
Zen και λέει ότι πρέπει να δούμε και 
να δεχτούμε τον κόσμο όπως είναι 
για να μπορέσουμε πραγματικά να 
καταπιαστούμε με αυτόν. Δεν υπάρχει 
κανένα μεμονωμένο εγώ ενάντια σε 
έναν σκληρό κόσμο, κανένα εμείς 
ενάντια σε ένα σύστημα που μονίμως 
συνωμοτεί εναντίον μας, γιατί εμείς 
είμαστε το σύστημα, εμείς είμαστε 
τελικά οι δράστες της δυστυχίας μας. 

Πίσω από όλα αυτά υπάρχει η 
ισχυρή πεποίθηση ότι η πραγματική 
χρησιμότητα της τέχνης δεν είναι 
ούτε να λειτουργεί διακοσμητικά 
ούτε ως αντικείμενο τέρψης (αυτός 
είναι ο ρόλος άλλων τομέων όπως οι 
χειροτεχνίες ή ο σχεδιασμός), αλλά 
να προκαλεί και να αμφισβητεί, και 
να παίζει το ρόλο, όπως έγραψε ο 
Simon Schama, του καθάρματος 
που κάθεται και περιμένει έτοιμο να 
ξεφουρνίσει επώδυνες αλήθειες στο 
ακροατήριό του. 

Αφότου ξεκίνησε στη Κύπρο, το 
κίνημα διαδόθηκε πλέον σε όλον 
τον κόσμο και προσέλκυσε πολλούς 
καταξιωμένους καλλιτέχνες και 
θεωρητικούς τέχνης που βλέπουν 
ότι οι καιροί έχουν ωριμάσει ώστε 
η τέχνη να πάρει μια νέα στροφή. 
Παραθέτουμε εδώ μερικά σχόλια από 
ανθρώπους που έχουν ασπαστεί το 
κίνημα.

Ο Jarik Jongman, Ολλανδός 
καλλιτέχνης, ο οποίος έχει 
συνεργαστεί με τον Anselm Keifer, 
γράφει τα εξής: “Ζούμε σε έναν 
κόσμο αναταραχών και κρίσης που 
αποκτά αστραπιαία μια μορφή 
χωρίς προηγούμενο. Η οικονομική 
κρίση εξαπλώθηκε κιόλας σε 
παγκόσμιο επίπεδο. Δεν ξέρουμε 
εάν επαληθεύεται η θεωρία της 
αποσύνθεσης του κεφαλαιοκρατικού 
συστήματος του Μαρξ, ο φόβος μας 
όμως είναι δικαιολογημένος ότι οι 
μάζες θα περιέλθουν σε κατάσταση 
γενικής ένδειας. Ακόμα κι αν ο 
δυτικός πολιτισμός θα μπορούσε να 
παραμείνει σχετικά αλώβητος από 



ARTERI38 ARTERI39

processes will also unleash man’s innate 
tendency to violence.
Notwithstanding the fact that evidence of 
this tendency can be witnessed on a daily 
basis, the question arises whether extreme 
abominations on the scale of Auschwitz would 
be conceivable once more. 
Much has been written about the unusual 
coincidence of circumstances that enabled 
these horrors to take place but we have also 
come to understand, for example through 
Milgram’s obedience experiment in 1961, that 
we are all capable of brutality, or at least of 
relinquishing responsibility for our acts, even if 
this means harming others.
Adding to that, Hannah Ahrendt’s observations 
on the banality of evil, show that generally we 
have accepted the notion that man’s civilized 
appearance is merely a very thin coat of 
veneer. 
But from where stems this unwillingness to 
control our tendencies towards violence and 
cruelty? Many of us will have acted in a violent 
manner at some time in our lives, and most of 
us facilitate suffering indirectly, through buying 
products derived from slavery, through eating 
meat of mass-slaughtered animals. 
To sublimate our feelings we watch movies 
about the mafia, about war, we go to boxing 
matches and football games…”

Jac Saorsa, a noted art theorist, currently 
lecturing in Lefkosia, writes about a work 
she is currently engaged in “Narrating 
the Catastrophe, which constitutes a 

philosophical discourse between Ricouer’s 
phenomenological hermeneutics, Deleuzean 
aesthetics of sensation, and an artist’s (myself) 
autoethnographic account of practice, in an 
exploration of elements of figuration in the art 
process. It focuses in part on narrative identity, 
and on Deleuze’s ‘catastrophe’ that must be 
reached during the art process…” 

For Masha Yozefpolsky, a Russian born 
filmmaker based in Israel, her concern is that  
“Regulated and hypnotized we are indeed 
normalized into a psycho-physical zombie 
state of being, order and uniformity. While 
reality itself, loosing its coherency and certainty 
on any possible level, our selves are being 
stolen from us. Within the present distorted 
world what are the certitudes? What are the 
navigation principals? 
As a nonfunctional zone of multiple reflectors 
where deconstruction and reconstruction 
coexist art shifts perception and experience as 
an alternative survival territory to our mundane 
reality.” 

Mores Rabenstern an artist based in 
Germany states, “…reduced to the basic 
rules of nature, every individual strives for the 
best position, gaining the best possible. This 
mixture despite all the longing for more justice, 
more ethics, not to forget the false promises of 
these damned religions causes all the trouble 
we do have. And I am afraid, despite all (so 
called) intelligence, there is no possibility 
to change anything at all. Sometimes I do 

Our purpose is mischief  (Emilio Zapotek)
Only by going too far can you 
go far enough  (Francis Bacon)

Foreplay Lewa Stroes-Holland, The Next Shoe Lola Scarpitta-USA, Two barbies in the Hollywood Hills Edward W. Wilcox-USA 
Sit Stay Alison Williams-SouthAfrica, ATELIER Christian Moeller-Germany, Tattoo Claysmith-UK

Ascent Neil Howe-Australia, Into the City Anna Jaros-Poland, Zapotek Quinquennial, Mike Bennion-UK, Was born Elina Maria 
Laukkarinen-Finland.

bırakmayacağını  merak etmemek 
mümkün değildir. 
Bu eğilime günlük olarak tanıklık 
edilebileceği gerçeğine bakılmaksızın 
Auschwitz ölçeğindeki aşırı 
nefretin bir kez daha akla yatkın 
olup olmadığı sorusu ortaya çıkar. 
Bu olaylara neden olan durumların 
olağandışı rastlantıları  hakkında 
bir çok yazı yazılmıştır, fakat 
Milgram’ın 1961 yılındaki itaat 
etme deneyi vasıtasıyla örneğin 
hepimizin vahşilik yapmaya veya en 
azından  başkalarına zarar vermek 
anlamına gelse bile hareketlerim-
izin sorumluluğunu terk etmeye 
muktedir olduğumuzu anlamamız 
gerekmektedir.
Hannah Ahrendt’ın kötünün 
banalliği gözlemlerine eklemeler 
yapacak olursak, şimdi  
insanoğlunun medeni görünüşünün 
yalnızca yaldızlı ince bir ceketten 
ibaret olduğu nosyonunu genel 
olarak kabul etmiş bulunuyoruz.
Fakat şiddet ve zalimliğe 
yönelik eğilimlerimizi kontrol 
etmedeki bu isteksizliğimiz 
nereden kaynaklanıyor? Birçoğumuz 
yaşamlarımızın bazı zamanlarında 
şiddet davranışı göstermiş olacağız, 
çoğumuz,  kitlesel olarak kesilmiş 
hayvanların etini yemek ve  ağır 
işçilikten türemiş ürünleri satın 
almak suretiyle dolaylı olarak acı 
çekmeye yardımcı olmaktayız.

Sanat sürecinde figürasyon 
elamanlarının arayışı içinde 
Ricouer’in olaybilimsel tefsir din 
bilimi, Deleuze’ün duygu estetiğiyle 
sanatçının (benim) uygulamanın 
oto-etnografik hesabı arasındaki 
felsefi söylemi oluşturan 
“Felaketi Anlatma” çalışması 
üzerine şu anda Lefkoşa’da  ders 
veren  bilinen sanat kuramcısı, 
Jac Saorsa,  bu çalışma hakkında 

yazmaktadır. Kısmi olarak anlatı 
kimliğine ve Deleuze’in sanat süre-
cinde ulaşılması gereken ‘felaketine’ 
odaklanır.

İsrail’de  yaşayan Rusya doğumlu 
film yapımcısı Masha Yozefpolsky’e 
göre “Düzenlenmiş ve hipnotize 
edilmiş olarak, bizler varolma, düzen 
ve aynılık psiko-fiziksel zombi duru-
muna normalize olmuşuz aslında.  
Gerçeklik, herhangi bir olası 
düzeydeki  tutarlılığını ve katiliğini 
kaybederken, benliklerimiz bizler-
den çalınmıştır. Günümüzün çarpık 
dünyasındaki katilikler nelerdir?  Bu 
gidişatın ana temelleri nelerdir?
Yapıbozumunun ve yeniden 
yapılandırmanın birlikte varolduğu 
çoklu yansıtıcıların işlevsiz bir 
bölgesi olarak sanat,  dünyevi 
gerçekliğimize alternatif bir varolma 
sahası olarak algıyı ve deneyimi 
dönüştürür. 
 
Almanya’da çalışmalar sürdüren 
bir sanatçı olan Mores Rabenstern 
şunu belirtmiştir: ….  Doğanın temel 
kurallarına indirgemiş olarak her bi-
rey mümkün olan en iyiyi elde etmek 
için, en iyi mevki için çabalar.  Bu 
karışım, daha fazla ahlak ve adalet 
özlemine karşın, lanetli dinlerin 
yanlış sözlerini unutmadan da, sahip 
olduğumuz bütün sıkıntıların nede-
nidir. Ve korkarım ki bütün (sözde) 
akılcılığa rağmen, herhangi bir şeyi 
değiştirme imkânı hiç yoktur. Bazen 
bu küçük mavi gezegeni büyük ve 
daha çok tuhaf bir deney olarak 
düşünüyorum …. Öyle midir acaba?

Birleşik Krallıktan Clay Smith 
“insan durumunun katmanlarına 
bakarak ve bunların değişim için 
var olan irademize göre onu nasıl 
değiştirebileceği ve dönüştürebileceği 

όλα αυτά, είναι σχεδόν σίγουρο ότι τα 
πράγματα δεν θα επιστρέψουν ποτέ 
στην πρότερή τους κατάσταση. 
Με όλη αυτή την πίεση που έχει 
πλέον φτάσει σε απρόβλεπτα επίπεδα, 
λογικό είναι να αναρωτηθεί κανείς 
μήπως όλες αυτές οι καταστάσεις θα 
εξαπολύσουν και την έμφυτη τάση 
του ανθρώπου προς τη βία. Παρά το 
γεγονός ότι βλέπουμε σημάδια αυτής 
της τάσης καθημερινά, το θέμα είναι 
αν θα βιώσουμε ξανά ακραίες εξάρσεις 
βίας όπως στο Άουσβιτς. 
Έχουν γραφτεί πάρα πολλά για 
τις ασυνήθιστες συμπτώσεις και 
περιστάσεις που επέτρεψαν όλα αυτά 
τα φρικαλέα γεγονότα, έχουμε ωστόσο 
αντιληφθεί, για παράδειγμα μέσα 
από το πείραμα του Milgram για την 
υπακοή το 1961, ότι όλοι είμαστε 
ικανοί για βιαιότητες, ή τουλάχιστον 
να αποποιηθούμε της ευθύνης για τις 
πράξεις μας, ακόμα κι αν αυτό μπορεί 
να βλάψει άλλους. Αν δούμε επίσης 
και τις παρατηρήσεις της Hannah 
Ahrendt σχετικά με κοινοτυπία του 
κακού, τώρα έχουμε γενικά αποδεχτεί 
την ιδέα ότι η εκπολιτισμένη εμφάνιση 
της ανθρωπότητας δεν είναι παρά ένα 
πολύ λεπτό επιφανειακό επίχρισμα. 
Από πού όμως πηγάζει η απροθυμία 
ελέγχου αυτών των τάσεων προς τη 
βία και τη σκληρότητα; Πολλοί από 
εμάς θα έχουμε ενεργήσει κατά τρόπο 
βίαιο κάποιες φορές στη ζωή μας 
και οι περισσότεροι συμβάλλουμε 
έμμεσα στον πόνο των ανθρώπων 
με το να αγοράζουμε προϊόντα που 
παράγονται μέσα από συνθήκες 
σκλαβιάς ή καταναλώνοντας κρέας 
από ζώα που έχουν θανατωθεί μαζικά. 
Μετουσιώνουμε τα συναισθήματά 
βλέποντας ταινίες για τη μαφία και τον 
πόλεμο ή πηγαίνοντας σε αγώνες μποξ 
και σε ποδοσφαιρικά παιχνίδια…” 

Η Jac Saorsa, καταξιωμένη 
θεωρητικός τέχνης, η οποία αυτήν 
την περίοδο δίνει διαλέξεις στη 
Λευκωσία, γράφει σχετικά με μια 
εργασία με την οποία ασχολείται 

τον τελευταίο καιρό και έχει τίτλο 
“Διήγηση της Καταστροφής”: “... μια 
φιλοσοφική συνομιλία μεταξύ της 
φαινομενολογικής ερμηνευτικής 
του Ricouer, της αισθητικής των 
αισθήσεων του Deleuzean και ενός 
αυτο-εθνογραφικού απολογισμού της 
πρακτικής του ίδιου του καλλιτέχνη 
(εμένα), σε μια εξερεύνηση των 
στοιχείων της απεικόνισης κατά την 
καλλιτεχνική διεργασία. Η εστίαση 
βρίσκεται εν μέρει στην αφηγηματική 
ταυτότητα και στην “καταστροφή” του 
Deleuze που μπορεί να συντελεστεί 
κατά τη διάρκεια της καλλιτεχνικής 
διεργασίας...” 

Η Masha Yozefpolsky, Ρωσίδα 
παραγωγός ταινιών που ζει στο Ισραήλ, 
ανησυχεί για το γεγονός ότι “είμαστε 
ρυθμισμένοι και υπνωτισμένοι, 
υποταγμένοι σε μια ψυχοσωματική 
κατάσταση ζόμπι ως προς την ύπαρξη, 
την τάξη και την ομοιομορφία. Ενώ 
η ίδια η πραγματικότητα χάνει 
τη συνοχή και τη σιγουριά της σε 
κάθε επίπεδο, κάποιοι μάς κλέβουν 
τους ίδιους μας τους εαυτούς. Στον 
διαστρεβλωμένο αυτό κόσμο του 
σήμερα πού μπορεί να υπάρχει 
σιγουριά; Ποιες είναι οι οδηγίες 
πλεύσης; Σαν μια μη λειτουργική 
ζώνη πολλαπλών κατόπτρων, όπου η 
αποσυναρμολόγηση και η αναδόμηση 
συνυπάρχουν, η τέχνη μεταφέρει 
την αντίληψη και την εμπειρία ως 
εναλλακτική περιοχή επιβίωσης στην 
εγκόσμια πραγματικότητά μας”. 

Ο Mores Rabenstern, καλλιτέχνης 
από τη Γερμανία δηλώνει τα εξής: “… 
αν το δούμε απλώς μέσα από τους 
βασικούς κανόνες της φύσης, κάθε 
άτομο πασχίζει για μια καλύτερη θέση 
στη ζωή, παλεύει για το καλύτερο 
που μπορεί να πετύχει. Αυτή είναι 
και η βασική μας αρχή, παρόλες 
τις προσπάθειες για περισσότερη 
δικαιοσύνη, περισσότερη ηθική, κι 
ας μην ξεχνάμε τις ψεύτικες εκείνες 
υποσχέσεις των αναθεματισμένων 
θρησκειών που μας προκάλεσαν 



imagine this small, blue planet as a great and 
rather weird experiment ... who can tell?”

Clay Smith in the UK writes: “transcendence 
of the human, looking at the layers within 
the human condition, and how these can 
change and alter at will, according to our 
will to change…One’s own contemplation 
and peace of mind (without the burden of 
culture or religion, though these are very 
important factors in my idea), can one achieve 
within themselves that moment of clarity/
enlightenment, in which a ‘critical mass’ can be 
obtained. I am thinking in terms of two faiths/
beliefs clashing to create a critical mass, like 
in quantum physics, but instead of something 
explosive being the reaction, I am hoping for 
something very positive to emerge from this. 
One element for the reaction will be ‘Blind 
Faith’, the other ‘Science’. My idea relates 
to my living and working in a multicultural 
environment. It also relates to my sense of 
isolation and loneliness, which I have lived 
with, and felt OK with, all of my life. 

Marcus Reichert, an American artist, writer, 
filmmaker and leading art critic writes: 
“…man’s cruelty may derive in some way from 
the pressures of simply existing in a world that 
is in the process of being destroyed through 
man’s obliviousness, greed, arrogance, etc. 
but there does seem to be another dimension 
at work here and that is man’s unwillingness 
to control his tendencies toward violence and 
cruelty, even in their most subtle and “civilized” 
forms… concentrating  more exclusively on 
man’s compulsion to sublimate and degrade 
his fellow man through the violence and 

cruelty he enacts. I’m not saying in any way 
that our subject should be about sadism but 
one does wonder if certain forms of violence 
that are enacted, supposedly for the good 
of “someone”, aren’t a form of perversion. 
Obviously, this is a very complex subject and 
one that needs to be addressed with dignity. 
Are Francis Bacon’s paintings dignified? 
I would say so. Are certain forms of conceptual 
art that recreate an atmosphere of torture 
dignified? I’m not so sure. Is any form of 
art that exploits suffering merely for visual 
or theatrical impact a dignified pursuit for a 
“thinking” human being? I think not.”

Janne Kearney, an Australian based painter, 
writes: “I never thought I would fit in any 
where! I never thought people shared these 
feelings and thoughts too!”

But the last word surely belongs to the 
member who was awarded a posthumous 
honorary membership to the movement, the 
notorious Ronnie Kray, one time lover of 
Francis Bacon and the Lord Chancellor of 
England - Lord Boothby, who, along with his 
twin brother Reggie, rose to fame in the 50’s 
and 60s by means of murder, extortion and 
blackmail: “…Do you like it”

A possible Idiosynchronist exhibition is in the 
planning for the near future. To keep updated 
and find out more about the Idiosynchronism 
movement visit: www.niccosta.com

ARTERI40 ARTERI41

The only illusion is Objectivity  (Emilio Zapotek)

Blatman Geringshof 1941 Mira Cedar-Israel, AURORA CONSURGENS Jarik Jongman-Holland, Chair for Unwelcome Guests David Wilcox-USA, 
XBEIRUT Marcus Reichert-USA/France, Sunny Day Electra Costa-UK, Angel Tatjana Deluxe- Lithuania/Germany

The Hole in my Head Magdalena Wisnieweska-Poland, Pigs Might Fly Jemima Puddleduck American Quintet-Moldova/Cyprus,
Long Road Home Ronnie Kray-UK, Body Influx Jac Saorsa-UK/Cyprus, StrangeBird Sol Kjok-Norway/USA.

çerçevesinde insanın üstünlüğü….” 
hakkında yazar.  Bir kişinin zihninin 
huzuru ve düşüncesi (kültür ve 
dinin yükü olmadan, çünkü bunlar 
bana göre çok önemli etkenlerdir) 
‘kritik kitlenin’ elde edilebileceği bir 
anlık açıklık/aydınlık yaratmasını 
başarabilir. Kuantum fiziğinde 
olduğu gibi kritik bir kitle yaratmak 
için iki inanç/inanışın çarpışması 
gibi ele alıyorum bunu fakat tepki-
nin patlayıcı bir şey olması yerine 
buradan çok olumlu bir şeyin 
ortaya çıkmasını umut ediyorum. 
Bu tepkinin bir elementi ‘Kör İnanç’ 
diğeri ise ‘Bilim’dir. Bu düşüncem 
çok kültürlü bir çevrede çalışmam 
ve yaşamamla ilgilidir. Bu ayni 
zamanda yaşamım boyunca birlikte 
yaşadığım ve hoşnut olduğum 
yalnızlık ve soyutlanma duygusuyla 
da ilgilidir.
 
Amerikalı  bir sanatçı, yazar, 
film yapımcısı ve önemli bir 
sanat eleştirmeni olan Marcus 
Reichert şunu yazar : …. “İnsanın 
acımazsızlığı,  kendi ilgisizliği, 
açgözlülüğü, kibiri vb yüzünden 
yokolma sürecinde olan bir dünyada 
yaşama baskısından bir şekilde 
kaynaklanmış olabilir ama burada 
başka bir boyutun varlığı görünüyor 
o da en zarif ve “uygar” biçimler-
inde olsa bile… uyguladığı zulüm 
ve şiddet vasıtasıyla hemcinsini 
aşağılamak ve tasviye etmek için 
olan insan dürtüsüne yalnızca 
konsantre olarak insanın şiddeti 
ve acımasızlığa olan eğilimlilerini 
kontrol etme konusundaki 
isteksizliğidir. Konumuzun sadizm 
olması gerektiğini hiçbir şekilde 
söylemiyorum ama insan, “birisi”nin 
sözde iyiliği için yapılan şiddetin 
belirli biçimlerinin sapıklığın bir 
biçimi olup olmadığını merak eder.  
Bu açıkça karmaşık bir konudur ve  
haysiyetle ele alınmalıdır. Francis 
Bacon’un resimleri onurlu mudur? 
Ben  hayır derim. Bir işkence atmos-

ferini yeniden yaratan kavramsal 
sanatın belirli biçimleri onurlu mu? 
Emin değilim. Sadece görsel veya 
tiyatral bir etki için acı çekmeyi 
kullanan herhangi bir sanat biçimi 
“düşünen” insan için onurlu bir 
arayış mı? Bence değil”.

Avustralya’da çalışmalarını yürüten 
ressam Janne Kearney şunu yazar: 
“ Herhangi bir yere uyacağımı hiç 
bir zaman düşünmedim! İnsanların 
bu duyguları ve düşünceleri  
paylaştıklarını da hiç bir zaman 
düşünmedim”

Ama son söz kesin olarak,  bir 
zamanlar Francis Bacon ve 
İngiltere’nin Lordlar kamarası 
başkanı ve adalet bakanı ve bir Lord 
Boothby seveni olan, ikiz kardeşi 
Reggie ile birilikte cinayet, zorbalık 
ve şantaj yoluyla 50li ve 60lı yıllarda 
kötü ününü artıran ve harekete 
katkılarından dolayı onursal üyeliğe 
layık görülen Ronnie Kray’e ait 
olmalıdır: “…Bundan hoşlanıyor 
musun?”

Daha fazla bilgi için lütfen  
www.niccosta.com internet adresini 
ziyaret edin.

όλα αυτά τα δεινά. Φοβάμαι επίσης 
πως, παρόλη την (ούτω καλούμενη) 
νοημοσύνη, δεν υπάρχει πιθανότητα 
να αλλάξει κάτι σε όλο αυτό το 
σκηνικό. Μερικές φορές σκέφτομαι 
πως αυτός ο μικρός, μπλε πλανήτης 
δεν είναι παρά ένα τεράστιο και 
κάπως περίεργο πείραμα… ποιος 
ξέρει;” 

Ο Clay Smith από το Ηνωμένο 
Βασίλειο γράφει τα εξής: “η 
υπερβατικότητα του ανθρώπου, αν 
εξετάσουμε τις διάφορες εκφάνσεις 
της ανθρώπινης ύπαρξης, και πώς 
αυτές μπορούν να αλλάξουν και 
να τροποποιηθούν κατά βούληση, 
σύμφωνα με το πώς τις θέλουμε εμείς 
να αλλάξουν. Με περισυλλογή και 
ψυχική ηρεμία (χωρίς το βάρος της 
κουλτούρας ή της θρησκείας, αν και 
αυτοί είναι πολύ σοβαροί παράγοντες 
κατά τη γνώμη μου), μπορούμε να 
πετύχουμε τη διαύγεια/διαφώτιση 
από μέσα μας και να φτάσουμε στην 
έννοια του critical mass. Σκέφτομαι 
να δημιουργήσω critical mass στο 
πλαίσιο δύο αντικρουόμενων πίστεων/
πεποιθήσεων, όπως στην κβαντική 
φυσική, αλλά αντί για έκρηξη ως 
αντίδραση, ελπίζω να προκύψει κάτι 
πολύ θετικό από αυτό το πείραμα. 
Το ένα στοιχείο για την αντίδραση 
θα είναι η “τυφλή πίστη” και το άλλο 
η “επιστήμη”. Η ιδέα μου σχετίζεται 
με το γεγονός ότι ζω και εργάζομαι 
σε ένα πολυπολιτισμικό περιβάλλον. 
Σχετίζεται επίσης με το αίσθημα της 
απομόνωσης και της μοναξιάς που 
έχω βιώσει, αλλά καθ’ όλη τη διάρκεια 
της ζωής μου αισθανόμουν καλά μ’ 
αυτό.” 

Ο Marcus Reichert, Αμερικανός 
καλλιτέχνης, συγγραφέας, παραγωγός 
ταινιών και κορυφαίος κριτικός 
τέχνης γράφει: “… η ανθρώπινη 
σκληρότητα μπορεί να προέρχεται 
κατά κάποιο τρόπο από την πίεση 
που υφίσταται η ανθρωπότητα σε έναν 
κόσμο που βρίσκεται στο στάδιο της 
καταστροφής εξαιτίας της άγνοιας, 
της απληστίας και της υπεροψίας 
του ανθρώπου. Φαίνεται, όμως, να 
υπάρχει και μια άλλη διάσταση: η 

ανθρώπινη απροθυμία να ελέγξει την 
τάση προς τη βία και τη σκληρότητα, 
ακόμη και τις πιο εκλεπτυσμένες 
και “εκπολιτισμένες” μορφές τους, οι 
οποίες επιστρατεύονται αποκλειστικά 
στην υπηρεσία της παρόρμησης 
του ανθρώπου να καταπιέσει και 
να υποβιβάσει το συνάνθρωπό του 
μέσω της βίας και της σκληρότητας 
που ασκεί πάνω του. Δεν εννοώ ότι 
το θέμα μας θά ‘πρεπε οπωσδήποτε 
να σχετίζεται με το σαδισμό, κάποιος 
όμως θα μπορούσε να διερωτηθεί εάν 
μερικές μορφές βίας, που ασκούνται 
δήθεν για το καλό “κάποιου”, δεν είναι 
μια μορφή διαστροφής. 
Αυτό είναι προφανώς ένα πολύ 
σύνθετο θέμα που πρέπει να 
εξετάσουμε με κάποια αξιοπρέπεια. 
Είναι τα έργα ζωγραφικής του Francis 
Bacon αξιοπρεπή; Θα μπορούσαμε 
να το πούμε πως ναι. Μήπως κάποιες 
μορφές εννοιολογικής τέχνης που 
ανακατασκευάζουν μια βασανιστική 
ατμόσφαιρα είναι αξιοπρεπείς; 
Δεν είμαι και τόσο σίγουρος. Είναι 
οποιαδήποτε μορφή τέχνης που 
εκμεταλλεύεται τον ανθρώπινο πόνο 
μόνο και μόνο για σκοπούς θεάματος 
μια αξιοπρεπής αναζήτηση ενός 
σκεπτόμενου ατόμου; Δε νομίζω.”

Η Janne Kearney, ζωγράφος από 
την Αυστραλία γράφει: “Ποτέ μου 
δεν φαντάστηκα ότι θα μπορούσα να 
χωρέσω οπουδήποτε! Ποτέ μου δεν 
φαντάστηκα ότι κι άλλοι άνθρωποι 
έχουν τα ίδια συναισθήματα και τις 
ίδιες σκέψεις με μένα!”

Το επιμύθιο, ωστόσο, ανήκει στον 
άνθρωπο, στον οποίο αποδόθηκε 
μεταθανάτια η ιδιότητα του επίτιμου 
μέλους του κινήματος, στο διαβόητο 
Ronnie Kray, θαυμαστή του Francis 
Bacon και του Λόρδου Καγκελάριου 
της Αγγλίας Boothby, και ο οποίος 
μαζί με το δίδυμο αδερφό του 
Reggie απέκτησε τεράστια φήμη 
κατά τη δεκαετία του ‘50 και ‘60 
για δολοφονίες, αισχροκέρδεια και 
εκβιασμό : “... Σας αρέσει;”

Για περισσότερες πληροφορίες 
μπορείτε να επισκεφτείτε τον ιστοχώρο 
www.niccosta.com


